

Совместный проект Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ Московского Патриархата и Железногорской епархии Русской Православной Церкви

# православный ВЕСТНИК

№12 (40) 2016 год



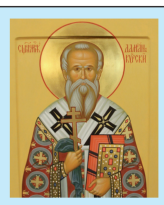
#### Получили ответы на волнующие вопросы

Преосвященнейший Вениамин, епископ Железногорский и Льговский, в режиме реального времени в течение двух часов отвечал по телефону на вопросы прихожан епархии. Все звонившие получили исчерпывающие ответы. с. 4»



#### Личность

Под этой рубрикой в сегодняшнем номере публикуем очерк о протоиерее Алексее Калашникове, благочинном Железногорского церковного округа, настоятеле храма Всех святых в земле Русской просиявших. с. 5»



#### Священомученик Дамиан

Продолжаем публиковать материалы о подвижни-ках нашего края. В этом номере наш рассказ – о священомучинике Дамиане (Воскресенском), архиепископе Курском. К сонму святых он был причислен в 2000 году. с. 8»

#### РОЖДЕСТВЕНСКОЕ ПОСЛАНИЕ ПРЕОСВЯЩЕННЕЙШЕГО ВЕНИАМИНА,

ЕПИСКОПА ЖЕЛЕЗНОГОРСКОГО И ЛЬГОВСКОГО, КЛИРИКАМ, МОНАШЕСТВУЮЩИМ И ВСЕМ ВЕРНЫМ ЧАДАМ ЖЕЛЕЗНОГОРСКОЙ ЕПАРХИИ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ

«Христос рожда́ется — сла́вите, Христос с небе́с — сря́щите, Христос на земли́ — возноси́теся! По́йте Го́сподеви, вся земля́, и весе́лием воспо́йте, лю́дие, я́ко просла́вися». (Ирмос 1-й песни 1-го канона на Рождество Христово)

Возлюбленные о Господе всечестные отцы, дорогие братья и сестры!

Сердечно поздравляю вас с великим праздником — Рождеством по плоти Господа Бога и Спаса нашего Иисуса Христа!

В эти святые дни мы вновь молитвенно переживаем величайшее событие человеческой истории. В великом смирении Господь пожелал прийти на землю в образе человеческом, и родился не в богатом дворце, не в жилище сильных мира, а в убогом вертепе посреди пустыни. И первыми узнали о Рождестве Христовом не цари и вельможи, а простые пастухи, которые пасли стада неподалеку от Вифлеемской пещеры. Именно к ним, простым людям, были обращены ангельские слова, возвестившие миру о начале новой, христианской эры: «Не бойтесь, я возвещаю вам великую радость, которая будет всем людям, ибо ныне родился вам в городе Давидове Спаситель, Который есть Христос Господь» (Лк. 2.10-11).

Вслушаемся в ангельское благовестие: «Я возвещаю вам великую радость!» (Лк. *2. 10*). Мы часто забываем об этой вечной, нетленной радости, ибо живем в мире, пораженном грехом и смертью, в котором страдаем от болезней и немощей, нередко переживаем разлуку и горе, сталкиваемся с насилием и жестокостью. Но наша вера учит даже среди житейской скорби хранить в сердцах и возвещать ту радость, которая пришла Свыше и о которой в Евангелии сказано, что никто ее не отнимет у нас *(Ин. 16. 22*).

Бог, пришедший к нам в образе младенца, желает, чтобы сердце наше стало пещерой и яслями, где Он почивает, а в душе вечно раздавалось ангельское славословие: «Слава в вышних Богу, и на земле мир, в человеках благоволение!» (Лк. 2. 14). Чудо и сила христианской веры в том, что эта «радость великая» даруется и сегодня во всей полноте, так же, как и две с лишним тысячи лет тому назад. Мы

не вспоминаем, а мы празднуем Рождество Христово! Совершившись однажды, оно вечно наполняет людей миром и радостью!

Господь Иисус Христос — всегда в центре нашей жизни, нашего свидетельства миру. И Церковь не перестает идти путем, начертанным Самим Богом, проповедуя

гут сводиться лишь к лирическим переживаниям. Размышляя о воплощении Сына Божия, мы призваны обновить в себе готовность следовать за Спасителем и быть христианами не только по имени, но и по делам, видя которые, люди прославляли бы Отца нашего Небесного (см. Мф. 5:16). Именно по-



спасительное учение Христово, «да уверует мир» (Ин. 17. 21). Наша радость, наша вера, наша молитва, наши добрые дела — все, что должно составлять жизненный подвиг православного человека,— пусть свидетельствует о Христе ближним и дальним, пусть делает нас солью земли и светом мира (Мф. 5. 13—14), просвещающим всех, кто ищет истины, любви и чистоты.

Праздник Рождества Христова — праздник мира и любви, символ добра и радости, уюта и тепла домашнего очага, украшенного рождественской елкой. Евангельское повествование о Рождестве Христовом исполнено великой духовной и эмоциональной силы. Оно перекликается с самыми заветными чаяниями людей, со стремлением найти Божественный свет во тьме века сего, с надеждами на иную, лучшую жизнь всего мира.

Однако воспоминания о пришествии в мир Спасителя не моэтому в дни Рождества Христова, преподнося подарки и поздравляя родных и близких, давайте не забывать о сиротах, инвалидах, одиноких и престарелых — всех, кто нуждается в нашей поддержке и заботе. Мы, православные, должны быть той доброй закваской, о которой пишет святой апостол Павел. Мы должны быть делателями на ниве Христовой, творить дела, угодные нашему Господу.

Дорогие мои! Прошедший год стал для нас годом Божией благости. Милостью Всевышнего продолжилось успешное устроение церковной жизни в епархии, мы видим, как народ возвращается к отеческой вере. В большинстве учебных заведений изучаются «Основы православной культуры». Храмы наполняются прихожанами разных возрастов и рода занятий. Десятки тысячи жителей епархии молятся Богу, читают духовную литературу, участвуют в делах цер-

ковных. Это — архиважно! Я особенно это прочувствовал, когда Господь благословил (а это было несколько месяцев назад) поклониться Святому Гробу. Я видел, осязал поклоняемое место смерти Господней. Там всё свидетельствует о Христе. А ведь только Церковь открывает для каждого верующего дверь в вечность. И отрадно, что с каждым годом у нас становится больше храмов, под сводами которых приносится Бескровная Жертва «о всех и за вся»; архиерейских подворий, где идет постоянная молитва.

Наша церковь, как и во все времена, служит благу людей, объединяя усилия с государством и светским обществом. И в этом направлении мы заметно шагнули вперед. Через совместные труды, участие в общественных делах и дискуссиях свидетельствуем о Христе Воплотившемся.

Возлюбленные о Господе братья и сестры! Обращаю к вам слова апостола Павла: «Духа не угашайте. Пророчества не уничижайте. Всё испытывайте, хорошего держитесь. Удерживайтесь от всякого рода зла. Сам же Бог мира да освятит вас во всей полноте, и ваш дух и душа и тело во всей целости да сохранится без порока в пришествие Господа нашего Иисуса Христа» (1 Фес. 5. 19—23).

Еще раз поздравляю всех вас с великим, мироспасительным праздником Рождества Христова и Новым, 2017 годом. Пусть Спаситель подаст всем Свою милость, спасет и сохранит в земном странствовании и удостоит радости общения с Ним в жизни будущего века. «И да владычествует в сердцах ваших мир Божий, к которому вы и призваны» (Кол. 3. 15).

С любовью о Христе воплотившемся и молитвой о всех вас

+ Вениамин, епископ Железногорский и Льговский град Железногорск, Рождество Христово 2016/2017 г

#### Слово пастыря

#### Подарки на день рождения Христа



Событие, которое сегодня празднует Православная Церковь, разделило всю человеческую историю на два периода — до Рождества и после.

Действительно,

если Сам Бог становится человеком, становится таким же, как и мы, что может быть важнее этого! Теперь, когда с нами Бог (Ис. 8:10), нам ничего не страшно. Радость и бесстрашие всегда были отличительными чертами христиан. Христианин — это человек, познавший тайну человеческого счастья, тайну победы любви над безразличием и эгоизмом, добра над злом. «Ибо всякий, рожденный от Бога, побеждает мир; и сия есть победа, победившая мир, вера наша» (1 Ин. 5:4), — говорит апостол Иоанн Богослов.

В праздник принято получать подарки. Мы просим у Бога с верой, что получим мира в семьях, народах, государствах, мудрости правителям, благословения всем людям, утешения скорбящим и вдохновения милующим. В праздник принято дарить подарки. Давайте и мы принесем в дар Новорожденному Христу хотя бы одно конкретное доброе дело, от которого кому-то станет легче, радостнее и светлее. Не бойтесь заниматься делами милосердия, не бойтесь помогать больным, одиноким, бездомным, пусть сегодня это делать сложнее, чем вчера. Но именно в нелегких обстоятельствах мы имеем возможность проявить себя и как хорошие добрые люди, и как христиане.

Мы переживаем непростые времена. Понятны опасения и тревоги людей за свои семьи, за близких, за будущее. Но мы знаем, что Бог не лишает милости наш народ, когда он не теряет веры. Мы никогда не были оставлены в нашей истории Спасителем, если обращались к Нему. Не произойдет этого и сейчас.

Из Рождественского обращения Патриарха Кирилла к телезрителям в 2015 году

#### Даты месяца

# 7 января

#### Рождество Христово

В этот день Церковь празднует величайшее событие истории человечества: Бог, создавший Вселенную, входит в сотворенный Им мир, приняв на Себя человеческую плоть. Вот как пишет об этом митрополит Сурожский Антоний: «Бог облекается в человеческую плоть, в которой содержится все существующее, все, что есть в этом тварном мире. Он воспринимает все вещество этого мира, и это вещество не только Его собственного исторического тела, но всего мира, таинственно, невообразимо, личным образом соединяется с Самим Богом. И когда после Воскресения Христос возносится на небо, Он таинственно уносит все вещество нашего мира в самые глубины Божественной реальности. Бог присутствует в мире, становится частью не только его истории, но его существа, и мир присутствует в Боге».

Две тысячи лет назад в истории Вселенной начался отсчет новой эры. И начался он именно на Земле, с рождения маленького Мальчика, в Котором Бог соединил Себя со всем материальным миром. Именно это воистину космического масштаба событие и отмечают все христиане нашей плане-



# 19 января

#### Крещение Господне, Богоявление

У этого праздника два названия — Крещение и Богоявление. Крещение — потому что Господь Иисус Христос крестился в Иордане у пророка Иоанна Крестителя. Богоявление — потому что при этом событии людям явил Себя Бог во всех трех Своих ипостасях — Отца, Сына и Святого Духа:

Тогда приходит Иисус из Галилеи на Иордан к Иоанну креститься от него. Иоанн же удерживал Его и говорил: мне надобно креститься от Тебя, и Ты ли приходишь ко мне? Но Иисус сказал ему в ответ: оставь теперь, ибо так надлежит нам исполнить всякую правду. Тогда [Иоанн] допускает Его. И, крестившись, Иисус тотчас вышел из воды, — и се, отверзлись Ему небеса, и увидел [Иоанн] Духа Божия, Который сходил, как голубь, и ниспускался на Него. И се, глас с небес глаголющий: Сей есть Сын Мой возлюбленный,



#### Суть вещей

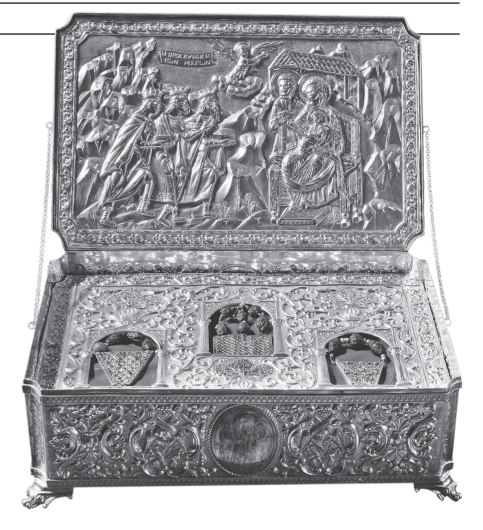
# Дары волхвов

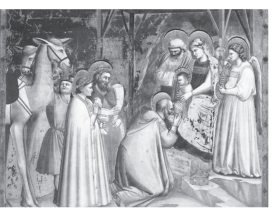
**Дары волхвов** — это золото, ладан и смирна, которые волхвы принесли в дар новорожденному Младенцу Христу.

На Рождество принято дарить друг другу подарки. Эта традиция восходит не только к образу святого Николая, который стал прототипом Санта-Клауса. У нее есть и евангельские корни — история волхвов и их даров.

#### Символизм

- **Золото** как дар Царю,
- **Ладан** как дар Первосвященнику и Богу,
- **Смирна** как дар смертному Человеку.





#### История

О волхвах пишет евангелист Матфей:

Когда же Иисус родился в Вифлееме Иудейском во дни царя Ирода, пришли в Иерусалим волхвы с востока и говорят: где родившийся Царь Иудейский? ибо мы видели звезду Его на востоке и пришли поклониться Ему (Мф 2:1–2).

Не узнав ничего от Ирода, волхвы пошли дальше за звездой, которая привела их в Вифлеем: *И се, звезда... пришла и остановилась над местом, где был Младенец... и войдя в дом, увидели Младенца с Мариею, Матерью Его, и, пав, поклонились Ему; и, открыв сокровища свои, принесли Ему дары: золото, ладан и смирну (Мф 2:9, 11).* 

#### Как дары выглядят сейчас

Золото представляет собой 28 пластинок различной геометрической формы с разными узорами, которые ни



разу не повторяются. Смирну и ладан соединили вместе, сейчас это около 70 темных шариков, похожих по форме на маслины. Они нанизаны на серебряную нить, которая крепится к золотым пластинам. Соединенные ладан и смирна также несут символическое значение: они напоминают о двух природах Иисуса Христа — Божественной и человеческой.



Золото — царский дар в виде дани или подати. Золото в древние времена считалось самым ценным металлом, из которого изготавливались украшения и предметы быта для царей и влиятельных людей.



Ладан — ароматическая древесная смола, благовоние. Как и сейчас, в ветхозаветные времена ладан использовался за богослужением. Каждение ладаном символически выражает благоговение человека перед Богом.



Смирна— смола африканских и индийских деревьев семейства бурзеровых; обладает приятным ароматом. В еврейской традиции использовалась для помазания умерших.

#### Кто такие волхвы

В оригинале Нового Завета волхвы названы µа́уоι, то есть маги. В древнегреческом языке это слово обозначает персидских (иранских) жрецов, астрологов и астрономов, которые обладали особыми знаниями.

От слова «волхв» образовано русское слово «волшебник».

Евангелие не уточняет количество волхвов и их имена, но церковное предание называет троих: Каспар, Бальтазар и Мельхиор.

Согласно тому же преданию, все они впоследствии стали христианами и приняли крещение от апостола Фомы. Западное предание говорит о том, что апостол рукоположил волхвов во епископов. Их мощи были обретены святой царицей Еленой и сегодня находятся в Кёльнском соборе (Германия).

#### История даров после Успения Богородицы

Божия Матерь бережно хранила дары и перед своим Успением передала их Иерусалимской Церкви, где они находились до 400 года. Позже византийский император Аркадий перенес дары в константинопольский храм Святой Софии. После захвата Константинополя турками-османами, в 1470 году дары волхвов передала сербскому монастырю святого Павла на Горе Афон вдова турецкого султана Мурата II Мария, дочь правителя Сербии (она не приняла ислам и до конца жизни оставалась христианкой).

Согласно преданию, Мария лично хотела принести дары волхвов в монастырь, но перед стенами ее остановил небесный голос и напомнил о запрете женщинам находиться на Святой Горе. В память об этом монахи установили крест, который называется Царицыным, а в стоящей рядом часовне

изобразили встречу великих святынь насельниками обители.

Дары волхвов по сей день хранятся в десяти специальных ковчегах на Святой горе Афон (Греция) в монастыре святого Павла.  $\Phi_{\bullet}$ 

**Монастырь св. Павла на Афоне.** Фото с сайта afonua.com



Почему христиане не гадают на Рождество?

В чем разница между молитвой и заклинанием, между святыми и целителями? Почему магическое сознание популярно и среди христиан? Об этом и многом другом мы поговорили с настоятелем Пятницкого подворья Троице-Сергиевой лавры в Сергиевом Посаде протоиереем Павлом Великановым.



Протоиерей Павел Великанов

— Отец Павел, и в христианстве, и в магии есть обряды, через которые человек обращается к духовному миру. А в чем принципиальное отличие? Чем Церкви магия не угодила?

— Давайте я сначала скажу о том немногом, в чем отличия минимальны? В отличие от атеистов, и христиане, и оккультисты уверены, что существует духовная реальность. Мы сходимся в одном: духовный мир есть. Есть некая реальность, которую мы не видим, но которая серьезно влияет на нашу жизнь, и в этом мире есть духовные сущности, которые обладают разумом, своими целями, стремлениями. Мы с ними связаны, они на нас воздействуют, оставаясь часто незримыми для нас. Это — единственное, в чем нет противоречия.

#### — А в чем противоречие есть?

— В отношении к Богу, которое определяет совершенно разное понимание смысла жизни и главной цели взаимодействия с этим самым духовными миром.

Для христианина главная цель — воссоединение с Богом в новой, вечной жизни. Вот это и есть главное для христиан. Отношения с Богом, соединение с Ним, возможность иметь вечную радость быть

При этом есть чисто земные устремления, радости, желания, а также проблемы, болезни, трудности. Они не бессмысленны для христианской жизни, они могут быть чем-то важным. Однако удовлетворение этих стремлений или преодоление трудностей в любом случае не являются самоцелью. Цель одна: пройдя этот сложный жизненный путь, сделать все возможное для встречи с Богом, взойти на ту самую «гору», где высшая радость. А эти самые житейские нужды или проблемы — в зависимости от отношения к ним, от наших дел, слов и даже помышлений, — либо мешают, либо способствуют исполнению высшей цели.

#### — Но все же пока неясно. Оккультисты тоже признают наличие иной реальности и духовных сущностей. Разве отношение к Богу какое-то другое?

— Абсолютно другое. В магическом сознании «вопрос о Боге» (или богах) носит совершенно иной характер. Интересны те сущности, которые с точки зрения магического языческого сознания, «отвечают» за те или иные процессы, касающиеся нас. Интересна их сила и «сфера компетенции». С этими сущностями — с идолами, , пемонами — акобы нало логовариваться Независимо от того, что они могут быть враждебны и Богу, и конечному спасению, восхождению человека к Богу. А Господь в этой парадигме отсутствует. Он «не интересен». Он — где-то.

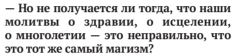
#### – А заклинания – разве это не то же, что молитвы у христиан?

Категорически, совершенно другое. Повторяю, само целеполагание обращения к Небесному миру принципиально разное. Оккультизм принимает «заказ» на какой-то успех или устранение угрозы. Чтобы некто стал физически здоров, либо чтоб народ оказался сильнее всех остальных народов и покорил их. И начинается торг с «нужным» духом за то, какова цена.

А для христианина это неприемлемо: для него нет цены, которая бы оправдала погибель человеческой души. И если он просит чего-то у Бога, Богородицы или святых, то не ради успеха в торге. Скорее, это общение можно сравнить с тем, что происходит в доброй и хорошей семье: ребенок обращается к отцу, матери, старшим братьям и сестрам со своей горестью или мечтой, он и просит, и одновременно спрашивает совета, он пытается понять, а хорошо ли и правильно ли то, чего он попросил. И они все вместе, в любви, собеседуют, думают и решают.

Одни из ключевых слов в молитве, обращенной к Богу: да будет воля Твоя. И эти слова восходят к страшному эпизоду земной жизни Спасителя, описанного в евангелиях. Вот Христос мучительно молится (в Евангелиях сказано, до кровавого пота!), зная, что через несколько часов Его ждут неправедный суд, бичевание и смерть на кресте. Ему все открыто; Ему ясен весь ужас страданий и смерти. И потому вырываются слова: Отче Мой! если возможно, да минует Меня чаша сия. Но дальше то самое — впрочем не как Я хочу, но как Ты (Мф 26:39). Через это смиренное «как Ты хочешь» делается шаг к спасению всех нас.

И о чем бы ни просили впредь ученики Христа: об избавлении от болезни какой ценой? Потому что с нечистой силой заключается договор. Магическое мышление построено на страхе: надо все время оглядываться, бояться и совершать кучу оградительных действий — вместо того, чтобы пытаться духовно окрепнуть, вместо того, чтобы спасать свою душу.



– Опять повторюсь, это категорически не так. Бог не хочет, чтобы мы превратились в таких безвольных, ничего не желающих и абсолютно безразличных к жизни людей. Он говорит: Просите, и дано будет вам; ищите, и найдете; стучите, и отворят вам (Лк 11:9). Он нас призывает пользоваться своей свободой, самим стремиться понять свои чаяния и потребности. Но при этом — не в ущерб главному. Поэтому умение разобраться самому и с помощью Божьей получить нечто необходимое, либо уберечься от того, что непосильно, что может привести к унынию или даже отчаянию — ради этого Бог нам и говорит, что надо просить, искать и стучаться. И в любом случае, конечно, Христос не стремится к тому, чтобы каждый человек страдал. Он Сам исцелял страждущих, кризис. И так будет продолжаться до тех пор, пока твоя душа не истощится, либо до тех пор, пока ты наконец-таки не сможешь прорваться в направлении к Богу.

- А вот например, человек, которому Христос, может быть, пока еще не открылся, сильно заболел, перепробовал все средства и всех врачей, отчаялся — и пошел к какой-нибудь бабушке-целительнице, потому что для него это самая последняя надежда. И вот он выздоравливает. Однозначно ли это не от Бога? Не может ли тут быть места чуду, Божьей помощи?

— Конечно, однозначного ответа нет, все бывает очень по-разному. Потому что, как умный родитель никогда не скажет ребенку всей правды до тех пор, пока тот не сможет эту правду переварить, пока она не перестанет быть для него разрушительной, точно так же и Господь Бог нисходит до миропонимания людей, которые пока от Него далеки. Было бы глупо отрицать наличие чудес исцеления и различных неординарных событий не только в язычестве, но и в других религиях, культах, и вообще у людей нерелигиозных. Но надо четко понимать, что все это ни в коем случае не является подтверждением истинности того, чем эти религии или эти культы живут.

Подобные чудеса свидетельствуют лишь об одном: о том, что Бог повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных (Мф 5:45). Бог любит всех людей, Он не меняется. И то, что Он подлаживается под ту систему координат, в которой находится человек, говорит нам, что для Бога гораздо важнее, чтобы человек получил какую-то поддержку, пусть в его кривой, косой, но все равно теплящейся вере, нежели чем ощущал бы себя в каком-то холодном, безвоздушном, молчащем и пугающем пространстве. Человек должен чувствовать эту теплоту, эту близость, то, что Кто-то, Кто гораздо больше и сильнее, чем он сам, находится с ним рядом.

Что касается вопроса о «сбывшихся пророчествах» гадалки. Важно понимать, что поход к гадалке или любая другая совершенная некогда ошибка не могут стать стеной, которая навсегда оградит человека от Бога. Ведь Сам Христос сказал: Даю вам власть наступать на змей и скорпионов и на всю силу вражью, и ничто не повредит вам (Лк 10:19). Если человек верует в Бога, молится, ходит в храм, исповедуется и причащается, то ему следует верить в ту благодать, какую он получает в церковной жизни. Помнить, что если он исповедал прежние грехи, искренне раскаялся и стремится переменить свою жизнь, если он принимает святые дары, то ничто прежнее над ним не властно. ф.

CAMOE CTPALLIHOE - KOTAA OKKYANTACT CAM UBEKBACHO ПОНИМАЕТ ИСТОЧНИК СИЛЫ

или смерти, или о ниспослании какой-то житейской радости — все равно звучит доверие и признание, что за Богом последнее слово. Он знает, что по-настоящему необходимо нам. Он любит нас, а мы не должны быть капризными эгоистами, если по-настоящему любим Его.

#### - А чем тогда отличается от молитвы магическое действие?

— Классическим примером магического действа является камлание у шаманов. В чем его смысл? В том, что шаман во время этого ритуала, соединяясь с духами, уходит в состояние транса, экстаза, пограничное между сознательным и бессознательным, и вот в этом состоянии он начинает путешествовать между разными мирами: нижними, срединными и высшими. Его задача — найти духов, от которых зависит решение той или иной проблемы. Соответственно, он с ними там договаривается, устраивается некий торг, предлагается какой-то выкуп, и в итоге он возвращается в нормальное состояние и объясняет собравшимся, что именно необходимо сделать для того, чтобы решить данную проблему.

Да, иногда таким путем болезни вылечиваются, проблемы решаются — но

но делал это не просто ради исцеления а ради того, чтобы человек встал, пошел и, поняв, Кто дал ему такое благо, сумел прожить свою жизнь так, чтобы с Богом вос-

N «NTPAET» C TEM, KOTO

HA3bibafot «BPAF POAA

HEVOBERECKOLO\*\*\*\*

соединиться в Вечности. При этом парадокс в том, что, как бы ни была важна просьба, гораздо важнее сама возможность вступить с Богом в непосредственное общение. И самое потрясающее, что происходит, — это не исполнение просьбы как таковой, а чудо Посещения. Чудо — когда к тебе приходит ответ, и ты вдруг понимаешь, что Бог есть и что Он рядом.

#### Отен Павел. Вам доводилось общаться с людьми, которые некогда обращались к целителям, знахарям, колдунам, экстрасенсам?

- Доводилось. И этот опыт общения однозначно негативный. Даже если эти люди получали какое-то временное облегчение в тех проблемах, с которыми они приходили к тем, кто обладает некой силой, в дальнейшем они получали переломанные судьбы. Они пытались решить какую-то маленькую проблему, а в итоге получали гораздо большую. И понять это с точки зрения Божественной педагогики, в общем-то, вполне можно. Если ты отказался преодолеть маленький кризис, с которого можно было бы начать свой путь к Богу, ты неизбежно получишь больший

Беседовала Дарья Баринова

# Получили ответы на волнующие вопросы

Преосвященнейший Вениамин, епископ Железногорский и Льговский, в течение двух часов в режиме реального времени отвечал по телефону на вопросы прихожан епархии. Вопросы были разноплановые, в том числе — много личных. С них и началось общение.

#### Владимир, житель Воронежа:

– У меня большая проблема, надежда на Вашу помощь. Можно встретиться лично?

Конечно. Пишите номер мобильного...

#### Татьяна, жительница Железногорска, прихожанка прихода «Всецарица:

— Радует, что весной начнется строительство храма-часовни в центре города. При строительстве Свято-Троицкого собора, восстановлении храма в Погорельцево темпы значительно возросли, когда Вы вошли в их попечительские советы. Хочется, чтобы был

#### Анна Ноздрачева, уроженка Фатежа, живет в Курске:

— На исповедь и причастие езжу в Фатеж. Смущает, что в храме, куда хожу обычно, не всегда перед исповедью читаются молитвы. Считается ли в этом случае действенным Таинство покаяния?

— Если священник прочитал разрешительную молитву, грех простился.

#### Ольга, г. Льгов:

— Мы с мужем венчаны, но он ушел из семьи. Я осталась с двумя детьми. Оформили гражданский развод. Муж хочет оформить и церковный. Должна ли я этому препятствовать?

#### Татьяна, 28 лет, Дмитриев:

— У меня трое детей, жду четвертого. Почему современные женщины считают материнство чем-то второстепенным?

плачевно. Это очень Материнство — особое чувство. Именно мать способна передать детям дух, которым живет не только семья, но и страна. Когда говорят: русский дух - это, безусловно, дух матери и отца. Но дух матери главенствует. Отец может учить, а вот мать передавать. Материнский дух прописан в каждой клеточке, мы его называем родовым. Это основа человеческой нравственности, характера и души. Об этом нужно больше говорить

храма в с. Игино, открыт приход в селе Большое Жирово.

настоящий сразу еще два храма строятся в Железногорске — Сергия Радонежского, где в первом из приделов уже ведутся службы; и храм Воскресения Христова, где тоже начались богослужения. В ближайших планах — строительство здесь храма-часовни «Всецарица» и храма в честь иконы Божией Матери «Державная». Встают храмы и из руин. Один из них - Погорельцевский, который имеет и особую историческую ценность.

Конечно, хотелось бы более масштабной деятельности в этом направлении, но не хватает средств, а тот, кто мог бы их дать, еще не понимает, что их жертва преумножится. Все, что у них есть, дает Господь. Искать надо, прежде всего, Царства Небесного, а остальное приложится. Но радует, что в храмах больше становится прихожан, значит, люди хотят жить по заповедям Божиим. А это — самое главное в нашей земной жизни.

#### Светлана, Хомутовка:

— Почему на приходах так часто

Делаем это только по необходимости, разумно. Слава Богу, что число священнослужителей в епархии растет. Четыре года назад их было 51, сейчас — 75. Но растет и число приходов. Было 45, сейчас, включая подворья, молитвенные дома, храмы-часовни, 71. Поэтому священнослужителей, особенно в дальних селах, и не хватает. Хочется, чтобы молодые люди при выборе жизненного пути отдавали предпочтение и стезе священства. Конечно, при этом они должны быть уверены, что любят Господа и делают свой выбор ради спасения человеческих душ. Ведь любой священник в судный день, прежде всего, будет отвечать за свою паству. Большинство наших священнослужителей получало соответствующее образование в Курской семинарии. Это престижное учебное заведение и я тоже его выпускник.

меняются священники? С этим нельзя согласиться.

#### Валентина, г. Железногорск:

Я недавно чуть не совершила непоправимый грех — развелась с мужем, была беременная. Не знала, что делать. При вашей епархии планируется оказывать помощь женщинам, попавшим в трудную жизненную ситуацию? Знаю, что существуют специальные проекты.

стал епископом Железногорским и Льговским, Святейший Патриарх мне говорил, что такие проекты разрабатываются. Но к нам за помощью пока никто не обращался. Раз такой вопрос появился — значит, надо думать, как эту проблему реализовывать. Будем выносить ее на заседание епархиального совета.

#### Мария, г. Железногорск:

— Монашество — это особый путь, особый разговор Бога и человека. С Вашим участием в епархии стали восстанавливаться монастыри,

— Монах — это горящая свеча, которая при постриге зажглась и при кончине сгорела. Монах приносит себя в жертву ради Христа, ради спасения своей души и окружающих. Ведь не зря говорят: спасешься сам, спасутся вокруг тебя тысячи. Монашествующие это хранители церковного устава, духовной нравственности, благочестия, стяжатели в своем сердце духа святого. Раньше были монахи, которые для этого уходили в пустыни, леса. Сейчас это делать невозможно. Поэтому создаем обители, архиерейские подворья, строим монастыри. Первое подворье в честь святителя Луки (Войно-Ясенецкого) появилось в Фатеже, затем в честь Курской Коренной иконы «Знамение» — в Коробкино. Это женские подворья. Есть и мужские. В Хомутовке в честь иконы Божией Матери «Умиление», в Железногорске - в честь иконы Божией Матери «Державная». Правда, в Железногорске пока нет на подворье храма и жилья. Поэтому прошу помощи в их строительстве. Не зря говорят: с миру по нитке — будет рубашка. Надо, чтобы ниточки были в виде кирпичиков, другого строительного материала, финансовой помощи...

Есть у нас архиерейские подворья, куда нет даже дорог. Один из них — во Льговском районе, где живет лишь схимонахиня Серафима. Но и то она с помощью людей строит храм. Мое убеждение, что монахи должны жить без всякой цивилизации, там, где не мешает мирское. Такое подворье есть в Хомутовке. И там особый молитвенный дух, ощущал это на себе. Будто рядом с Господом стоишь. Так молитва греет душу. Для нас очень важно исправлять души, тогда и общество станет другим — чище, духовно богаче, в прошлое уйдут преступность, другие негативные моменты.

#### прихожанка Железногорского Свято-Троицкого собора:

— Владыка, сердечно поздравляю Вас с наступающим Днем Ангела. Меня интересует: Вы - человек творческий, знаете, чтобы грамотно восстанавливать оскверненные храмы, нужны реставраторы. Хорошо бы иметь и своих резчиков, жестянщиков...

— Это моя мечта. Бывает, ложусь спать с этим! Встречался с хорошими резчиками, иконописцами... Но очень сложно найти верных Господу людей. Есть, кто и иконы пишет, но думает о больших деньгах. Нужны, кто будет трудиться и ради собственного спасения.

В числе заданных вопросов были и как переломить порочный круг и жить, как подобает настоящей христианке; какие нужны убеждения, чтобы молодые перед свадьбой повенчались; о работе епархиальных отделов; особенностях Крещенской воды, о любостяжании... На каждый из поступивших вопросов Владыка дал обстоятельный ответ.



создан попечительский совет уже в самом начале строительства храма-часовни, и Вы не только в него вошли, но и, возможно, возглавили.

— Думаю, что хотя бы изначально именно так и надо сделать. Препятствий для строительства этого храма нет, все необходимые документы в порядке. Более того, новый глава города — Дмитрий Владимирович Котов обещает поддержку. В этом храме нуждаются люди, которые приходят за духовной поддержкой, помощью к «Всецарице» при онкологии, в других жизненных ситуациях. Неподалеку от будущего храма уже освящен источник, рядом планируется сделать и купель. Будем молиться, чтобы Господь послал нужных спонсоров, благотворителей и еще один Дом Божий вырос в городе.

#### Виктор, г. Льгов:

Соседи занимаются магией. Подсыпают что-то во двор, подкладывают под дверь... Что делать, чтобы не потерпеть вреда?

— Надо усердно за них молиться, заказывать молебны в храме. Больше проявляйте к ним любви. Любовь побеждает все.

За сохранение брака надо бороться. Церковный брак нельзя развенчать. Если церковь и разрешает второй брак, то делается это для того, чтобы упредить больший грех — блуд. За мужа надо молиться. Есть молитва на умножение любви. Надо. чтобы у него появилось духовное прозрение. В моей практике был случай, когда муж с женой развелись, и женщина хотела выйти замуж во второй раз. Приезжала за благословением, я его не дал, начали молиться. Сейчас это идеальная семья, многие спрашивают: как они смогли до глубокого возраста сохранить друг к другу любовь и уважение?

#### Филипп Смоляков, Фатеж:

— Скажите, Владыка, как относиться к установленным на самых значимых местах памятникам Ленину?

— Прошлая власть была безбожной и ее я не могу возвеличивать. Но это наша история, наше наследие. Поэтому относиться к памятникам надо как к историческому факту и делать все для того, чтобы не повторилось то безбожное время, когда были гонения на Церковь, священнослужителей. До сих пор не известны имена всех православных, погибших за Веру, Церковь, Христа.

на всех уровнях, в том числе в Церкви. Причем, с молодыми людьми делать это надо еще до образования семьи, чтобы было понимание сохранения рода праведного. Материнство должно быть возведено на особый пьедестал. А вот отношение к абортам должно быть самым негативным. Разговор на эту тему надо начинать уже в школе, чтобы упредить беду, не допустить чудовищного дето**убийства.** 

#### Марина, г. Железногорск:

— Хотелось бы узнать: стали ли возрождаться с созданием епархии храмы?

Конеч строятся новые. Освящен храм в с.Жигаево, в скором времени освятим и в с. Машкино, Наумовке. Последние три появились в епархии во многом благодаря трудам благочинного Конышевского церковного округа о. Николая Мыньо. Новый храм возводится и на Поклонной Высоте-269 в Фатежском районе. Здесь в годы войны, преградив фашистам путь к Курску, погибли тысячи наших солдат и офицеров, многим из которых звание Герой Советского Союза было присвоено посмертно. Заканчивается строительство

растут архиерейские подворья...

# «Я вечный Его должник»

В своем плотном графике повседневных забот протоиерей Алексей Калашников, благочинный Железногорского церковного округа, настоятель храма Всех святых в земле Русской просиявших, не без труда нашел время для нашей встречи. И вот наше общение. Открытый и внимательный взгляд, речь быстрая и порой кажется, что слова едва успевают за мыслями. Однако тут же понимаю, что сказанное словно высечено из алмаза и обрамлено дорогостоящей оправой - настолько содержательно и имеет глубокий смысл.

#### Все здесь сердцу дорого

Четыре десятка лет назад среди множества сел Белгородской области было одно и с довольно распространенным названием – Волково. Именно тут у дедушки с бабушкой и воспитывался тогда еще мальчонка Алеша Калашников. Чем отличался от местных сверстников? Также ватагой бегал по местным тропинкам, зимой любил кататься на санках с горки, которая сейчас кажется ему обычной, а тогда.... Многое тогда казалось иным. Например, именно тогда он и подумать не мог, что через годы на столь дорогом из детства местечке чиновниками будет принято решение построить огромное водохранилище.

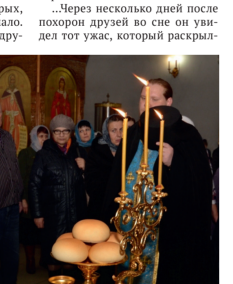
Но это не меняет главное: здесь было посеяно в его сердечко семя, которое не только проросло, взошло, но и стало элитным. То есть, стало такого качества, которое особенно важно для получения высоких урожаев. Ведь мальчишка, наперекор кажущемуся всеобщему безбожью, когда даже детей крестили в тайне, рос в семье, где всегда помнили Господа. Он видел, как дедушка — Петр Данилович никогда не садился и не вставал из-за стола, прежде не перекрестившись. То же самое и бабушка — Александра Георгиевна. А уж у прабабушки Фени, как звали ее дети, и вовсе был особый «разговор» с Богом. Она и шагу не ступала без молитвы. Всегда благодарила Господа за житейские радости и трудности, которых, как в любой семье, было немало. И иконы тут, в отличие от друто же время не рассказывали о Сергие Радонежском, не показывали Куликовскую битву. Только негативное о Церкви и священнослужителях.

И в это самое время прабабушка, которая в свое время окончила церковно-приходскую школу, знала Закон Божий, как бы исподволь сеяла в сердце мальчонки совсем иное. Учила молиться, подавала пример, когда по субботам и воскресеньям в любую погоду вместе с бабушкой ходила на Всенощную в храм за восемь километров. Рассказывала и как переживали войну, холод, голод, как во время бомбежки снаряд попал во двор, а они сидели в подвале и молились. Спас Господь.

— В моем духовном становлении особенно бесценна роль прабабушки Феодосии, — о. Алексей произносит вслух то, о чем думал много раз и что не на йоту не вызывает у него сомнения. — С ее помощью в моем сердце зажглось особое отношение к Церкви, к Господу.

#### Сон и явь

Это теперь мы знаем, что Господь любит каждого из нас. Праведных и грешных. Пятнадцатилетнему Алеше это было дано познать особо. Его жизнь спасли считанные минуты, на которые он возвратился в дом, чтобы, тогда еще не осмысливая своих действий, взять крестик и спрятать в боковом карманчике.



гих семей, были на самом главном месте — в «красном» углу. Спасителя и Божией Матери.

— Помню, я не раз спрашивал у прабабушки, куда она их денет, когда почувствует, что умирает, — с неким смущением и улыбкой вспоминает батюшка.— Услышав, что одну из них отдаст мне, тут же стал возражать. Дескать, мне она не нужна.

Сегодня, как батюшке, ему понятно, что таким образом в нем проявлялось школьное воспитание советской эпохи.

— Вспомните, какими были попы в книжках, — продолжает разговор о. Алексей. — Непременно толстыми, бездельниками и дармоедами, которых надо искоренять из общества. В

ся перед ним, когда побежал, чтобы догнать сверстников. И себя, буквально обомлевшего от происшедшего. А еще храм, где он, якобы, священник. Кстати, через много лет, после хиротонии, именно в таком храме ему и выпадет честь служить некоторое время. Тогда же, едва дождавшись раннего утра, стал просить бабушку пойти с ним в церковь...

— Уже в первый день на меня обратила внимание мама тогдашнего священника — Геннадия Орлова, — вспоминает о. Алексей. — Через некоторое время она и спросила: «Хочу ли я помогать батюшке — пономарить?».

В ответе не сомневался ни на минуту. Конечно же, «да». Только очень переживал, узнав, что прежде надо взять благословение.

— С тех пор и начал ходить в церковь уже осознанно, — вспоминает о. Алексей тот период. — Батюшка и научил меня читать псалтирь, подарил Новый Завет. Когда его читал впервые, слезы буквально градом катились. Особенно в том месте, где описывается, как Христа распинали.

Батюшка не скрывает, что ему часто приходит в голову мысль, что Господь его уберег от верной гибели. И добавляет: «А я вот не все делаю, чтобы быть достойным христианином. Бывает, падаю духом, унываю. Вспомнив, что это грешно, каюсь, внутренне собираюсь. Глядишь — и результат от делиной»

#### «Чтобы только кукурузным початком не была...»

Вопрос, по какой жизненной стезе идти, перед будущим выпускником школы не стоял. С отцом Геннадием они заранее определились, что поступать парень будет в Московскую семинарию, которую в свое время батюшка окончил. Но надо же! Через какое-то время священника переводят на новое место службы — в Железногорск, и местный храм для Алексея словно опустел. На некоторое время он даже перестал в него ходить. С обидой в сердце решил, что и учиться теперь пойдет в индустриальный техникум.

Но вот однажды встретил на улице местных бабушек, которые возвращались со службы, а те в один голос: «Алеша, о тебе новый батюшка спрашивал. Интересовался, почему ты не стал ходить в храм?». И ноги понеслись по знакомой дорожке. Узнав о первоначальных намерениях парня, о. Анатолий посоветовал выбрать Курскую семинарию. Дескать, ближе к дому, написал и рекомендательное письмо.

Годы учебы о. Алексей вспоминает особо тепло.

— Здесь мы жили единой верой, вместе читали священное писание, святых отцов,— просто говорит он. — С большинством сокурсников общаемся до сих пор, помогаем друг другу. Четверо из тех, с кем учился на одном курсе, а с некоторыми даже жили в одной комнате, служат в нашем благочинии.

Начало семейной жизни тоже считает промыслом Божиим. До хиротонии будущий священнослужитель должен жениться. Но где взять невесту, чтобы, как говорят, и любовь сердце озарила, и чтобы непременно верила в Господа да еще и понимала и принимала отличия от светской жизни?

— Тогда и стал усиленно молиться, — улыбается батюшка. — Было, что даже упрекал Господа: дескать, дай знак, где мне ее искать?

А Он, милостивый, домой привел! Будущая матушка оказалась новой подружкой сестры Галины. Когда в очередной раз, тогда уже старшекурсник семинарии, в очередной раз приехал домой на

каникулы и ее увидел, то чуть ли не с порога понял: вот она, его суженная! И уже через год и три месяца пошел за благословением на женитьбу к тогдашнему владыке Ювеналию, а тот то ли в шутку, то ли всерьез: «Чтобы только не походила на женщин, которые, Всехсвятского храма и благочинным церковного округа» молодому батюшке показались громом средь ясного неба. На второй день уже был готов соответствующий указ.

Теперь-то батюшка понимает, что на то был промысел Божий.



как кукурузный початок, тянутся вверх. Надо, чтобы перед мужем, как горох, рассыпалась»...

От взаимной любви родились две красавицы-дочки — Танюшка и Лия. Матушка Елена всегда помнит о том выборе, который сделала однажды. Понимает, что жизненный путь не всегда усыпан розами, бывает и тернистым. Особенно это чувствовалось в начале жизненного пути.

#### Ждал назидания, а получил благословение

После рукоположения молодому батюшке хотелось быть поближе к родному дому. Услышав, что жители одного из сел, близких к Белгороду, хотят, чтобы у них построили храм, решил, что это дело как раз для него. Пошел к Владыке, а тот, вместо согласия, благословил строить Свято-Троицкий храм в Железногорске.

В первое время молодой семье негде было даже жить. О том, чтобы заранее найти для них квартиру, никто не подумал. Были, кто считал, что не выдюжит, все бросит и уедет. Он же, даже в минуты отчаяния, помнил о благословении архиерея. На новостройке пропадал с утра до ночи. И однажды, заглянув домой в дневное время, услышал от трехлетней дочки: «Папочка, ты приходи к нам в гости почаще...».

А тут еще «доброжелатели» нашлись. Все сделали на первом этапе — выкопали котлован, забили сваи, завезли фундаментные блоки, кирпич, плиты пере крытия, а они вдруг разглядели, что батюшка-то совсем молод, поэтому и не подходит для такого важного дела и поехали к Владыке. Но он ведь, как теперь известно, прозорливым был. Тогда о. Алексей этого, конечно, и не подозревал, а вот о том, что на него жаловались, узнал. И, конечно, очень волновался, когда ему сказали, что в Михайловке будет архиерейская служба, и он должен там быть. Можно понять, как он себя чувствовал, увидев архиерея. Неожиданность произошла в алтаре. Слова Владыки: «Благословляю быть настоятелем

А тогда очень растерялся и даже переживал. Храм нуждался в капитальном ремонте. Начинать надо было с котельной, коммуникаций. Текла крыша, колокольня, купола были разрушены, фрески размыты ... Не было и средств, спонсоров, которые бы помогли.

— Но, слава Богу, — улыбается батюшка, все это позади. Хотя дел множество. Правда, они иного характера. В том числе — как администратора. Ведь в благочиние входит 21 храм. А это дополнительные заботы и хлопоты.

#### Следовать за Господом

Это самая большая мечта батюшки. О том, что Он его хранит, о. Алексей убеждался и во взрослой жизни. Опять отделался, как говорят, испугом и вновь убедился в великой милости Спасителя.

— Я — Его должник, — говорит он. — К сожалению, не всегда поступаю так, как, скорее всего, было бы угодно Господу. Сегодняшняя жизнь диктует свои условия. Мирская суета затягивает, словно сети. Конечно, скорблю, пытаюсь измениться.

Вопрос: что значит для него Литургия? — заставил задуматься лишь на секунду-другую.

— Это богослужение, за которым совершается Таинство Святого Причащения, - говорит о. Алексей. — Совершая Литургию, мы благодарим Бога за спасение рода человеческого от греха, проклятия и смерти Жертвой, принесенной на Кресте Его Сыном, Господом нашим Иисусом Христом. Совершая это священнодействие, я всегда помню, что на престоле незримо восседает Господь Бог. Поэтому в душе всегда трепет. Никогда не забываю и о том, что священник — это человек и сосуд для благодати Божией, которая затем передается всем, кто обращается к нему с нуждой. ■

> Анна Дяченко Фото из архива редакции

#### Простые вопросы

#### Часто спрашивают:

грех ли вести полемику в соцсетях.

Отвечаем: Чтобы ответить на этот вопрос, сначала нужно уточнить что же такое полемика и чем она отличается от дискуссии. Часто эти два вида спора отождествляют, но это неверно. Полемика — спор, целью которого является полная и безоговорочная победа

одной из сторон, без ка-



ких-либо уступок и компромиссов. Целью же дискуссии является выяснение истины, когда участники пытаются лучше понять позицию друг друга, проверяют истинность собственных утверждений и рассматривают оппонента не как идейного противника, а скорее - как собеседника, помогающего тебе лучше раскрыть твою же собственную мысль или даже поправить ее, если мысль оказалась неверна.

Проще говоря, сетевая дискуссия — это спокойное обсуждение какого-либо вопроса. Полемика же в соцсетях, как правило, выливается в конфликтные формы спора, где уже рукой подать и до взаимных оскорблений, и до забанивания неугодного собеседника.

Очевидно, что для христиан разумнее вести сетевое общение по спорным вопросам в форме дискуссии, а не полемики. Вопреки известному античному тезису, истина Христова не рождается в споре. И каждый из нас, наверное, уже успел убедиться в этом на собственном печальном опыте сетевых полемик.  $\Phi_{ullet}$ 

#### Говорят, что

нельзя менять приход, если тебе что-то не нравится.

На самом деле весь вопрос как раз в этом самом «что-то», которое не нравится. Ведь вполне может быть и так, что проблема вовсе не в приходе, а в тебе самом, в твоем пристрастном отношении к людям, вещам, местам. И тогда может получиться, что ты так и будешь скитаться от прихода к приходу: тут тебе старушка на свечном ящике показалась неприятной; там - роспись в храме сделана не на твой вкус; в третьем месте храм расположен в слишком шумном районе города... Если причина в подобных вещах, то со сменой прихода торопиться, наверное, все же не нужно. Возможно, Господь специально привел тебя сюда, чтобы ты лучше увидел собственную нетерпимость к другим людям

или еще какие-то свои немощи. Ну а если причины для смены прихода более серьезные, никто не запрещает христианину найти церковную общину, из которой ему уже не захочется уходить. ф.







# academy.foma.ru

Видеолекции по психологии и педагогике, истории Церкви и истории России, археологии и библеистике, современному русскому языку и литературе от ведущих преподавателей и экспертов.

#### История в картинках

# Кому молиться в Новый год?

1 января, когда тысячи людей пытаются прийти в себя после новогоднего застолья, Православная Церковь вспоминает страдания мученика Вонифатия, которому молятся об избавлении от пьянства. Никто специально так не планировал — даты сошлись после перевода страны на григорианский календарь в 1918 году.



Вонифатий жил в III веке в Риме и был рабом молодой богатой аристократки Аглаиды. Юноше жилось вольготно — он был управляющим в доме своей госпожи. Вонифатий любил шумные компании, выпить и повеселиться. Но при этом он был добрым и щедрым человеком, помогал нуждающимся.



Вонифатия и Аглаиду связывали и личные отношения они были любовниками. Разница в социальном положении не позволяла им узаконить свои отношения. Это мучило молодую девушку, поскольку она была христианка и понимала, что такие отношения греховны.



Чтобы как-то искупить свой грех, Аглаида решила спасти от поругания и сохранить у себя мощи кого-то из святых мучеников. Она снарядила Вонифатия и нескольких рабов в дорогу, дала деньги для выкупа тел мучеников и отправила на Восток, где в то время шли жестокие гонения на христиан.



Вонифатий прибыл в город Тарс и отправился на главную площадь, где мучили христиан. Увиденное настолько его поразило, что он прорвался сквозь охрану, припал к ногам мучеников и объявил себя христианином. Удивленный судья пытался заставить Вонифатия принести жертву языческим богам, но не смог сломить решительного юношу. После двух дней жестоких мучений новоявленному христианину отрубили голову.



Спутники Вонифатия три дня не могли найти своего товарища и думали, что он, как обычно, весело проводит время в каком-нибудь заведении. Узнав о казни, рабы не поверили, но потом нашли тело и голову мученика. Они выкупили у охраны его останки и привезли в Рим.



Аглаида с почестями приняла мощи святого мученика и на месте погребения построила храм. Остаток своей жизни она провела в молитве и трудах во славу Христа — отдала свое состояние монастырям и нищим, отпустила на волю рабов и вела строгую иноческую жизнь вместе с несколькими девушками. Так бывший пьяница и аристократка стали святыми. 💠

#### АТЫ МЕСЯЦА

января

#### Преставление свт. Феофана, Затворника Вышенского (1894)

Этот святой епископ провел двадцать два года в полном уединении. Он взял с собой в затвор всю свою библиотеку, выписывал новые журналы, новые книги – даже из-за границы. Кроме этого, он захватил с собой токарный

станок, слесарные инструменты, все необходимое для иконописи, фисгармонию... Даже учился играть на скрипке, правда, говорил: «Боюсь, что монахи все разбегутся».

Затвор сделал его духовным писателем: в эти годы он создал толкования почти на все Послания апостола Павла, только на Послание к Евреям сил не хватило. Написал массу книг, в том числе новую, расширенную русскую версию «Добротолюбия» — энциклопедии православной аскетики и умной молитвы, вел обширную переписку с самыми разными людьми на самые

разные темы, изданную впоследствии в десяти томах. Причем чем более углубленной и уединенной становилась его жизнь, тем больше он заботился о том, чтобы его слово было максимально широко доступно. О своем стиле письма он говорил: «Книжица должна быть как пистолет духовный, что ни страница, то выстрел».

Нас разделяет более ста лет, но стоит взять в руки любую его книгу, и сразу же представляешь его нашим современником, настолько свежим и живым языком он излагает свои мысли. 🗛

#### Что читать

# Стена с ангелами



**Святослав Можей**, руководитель издательства «Символик»

Повести Татьяны Шипошиной, собранные в книге «Стена с ангелами», посвящены теме первой любви. У всех она бывает разной: у кого-то она связана с первым подвигом ради другого человека, у кого-то — с разрушающим душу предательством, тёмным пятном ложащимся на всю последующую жизнь человека. Первая любовь никогда не забывается, и её уроки остаются в сердце навсегда...

Повесть «Стена с ангелами, или Царевна-Лебедь» рассказывает о том, что светлая и жертвенная любовь может творить настоящие чудеса. В ней увлекающийся граффити десятиклассник Павел влюбляется в тяжелобольную девушку, и это прекрасное и большое чувство совершенно меняет его взгляд на мир и на самого себя. В «Наследстве инфанта» студент Юра, приехавший в Крым как следует «оттянуться» вдали от родительского надзора, неожиданно для себя узнаёт тайну своей

семьи, находит настоящую любовь и обретает смысл жизни. Повесть «Поход» — это воспоминание двух немолодых людей о событии, произошедшем в дни их юности и полностью изменившем их судьбу.

Повести, вошедшие в книгу, объединяет то, что все они посвящены темам, волнующим каждого молодого человека, вступающего во взрослую жизнь, — теме первой любви, нравственного выбора, определения мировоззрения и жизненного пути. Герои повестей — молодые люди — впервые сталкиваются со взрослыми проблемами, и каждый должен решить для себя, как поступить в трудной ситуации: смириться разводу родителей или сделать всё возможное, чтобы его предотвратить; постараться спасти любимую, но тяжело больную девушку или отступиться, опустить руки и прекратить борьбу; жить как все, постоянно предавая себя и других, или «стереть с лица грязь» и попытаться разорвать порочный круг



предательства; переступить через доверившегося тебе человека, сломать ему жизнь из-за собственной карьеры и «светлого будущего» или преодолеть малодушие, страх и эгоизм и пойти на жертву ради побви

Талантливые, занимательные и проникающие в самую душу повести Татьяны Шипошиной помогут молодым людям избежать многих ошибок в жизни и найти свой путь к Небу. Ф•

Присылайте свой вопрос на адрес vopros@foma.ru

#### Вопрос священнику

## Как подойти к исповеди и причастию?

Мне 17 лет и я, к сожалению, ни разу не причащалась, сейчас осознаю, что мне от этого очень тяжело. Рядом со мной нет человека, который бы разъяснил мне, как всё проходит, а в Интернете всё не очень понятно для меня. Пожалуйста, поясните мне несколько моментов: когда подошла твоя очередь к исповеданию, что и в какой момент надо говорить и делать? Далее, начинается служба, а после службы следует причастие. Как оно проходит? Мне очень страшно совершить ошибку, какую-то мелочь забыть и не сделать...



Ксения



Отвечает протоиерей Андрей Ефанов:

Не бойтесь внешних и формальных моментов, спокойно обо всем спрашивайте, они совсем не такие важные и сложные, как порой это кажется. Все самое важное, что происходит в Церкви, происходит в Вашем сердце — вот это главное.

Когда подходит Ваша очередь, Вы подходите к священнику и говорите ему о совершенных грехах, можно не «книжными», а своими словами, это даже лучше. Сперва лучше сразу сказать священнику, что Вы никогда не исповедовались и можете чтото не знать и просите его подсказать Вам. После того, как Вы сказали — т.е. исповедали, свои грехи, батюшка может что-то уточнить или спросить, или подсказать, чтобы Вам стало понятнее, что такое покаяние и что нужно делать, чтобы избавиться от своих грехов. Потом, когда исповедь закончится, батюшка спросит имя, чтобы прочитать разрешительную молитву. Тогда Вы склоняете голову к Евангелию, священник кладет на Вашу голову епитрахиль — часть облачения, в котором он совершает исповедь, — и читает молитву. Потом Вы креститесь, целуете крест и Евангелие. Если батюшка чтото посоветует Вам сделать и Вы

не все поймете, не постесняйтесь переспросить у него и выяснить. Узнайте, когда лучше прийти на исповедь в первый раз. Возможно, что будет удобнее исповедоваться не перед службой или во время нее, а в другой день или время иногда в храме исповедь совершается не только во время богослужений, но и в дни приема священников, когда люди могут прийти на беседу. Ведь для первой исповеди всегда нужно время. Благословение просите так: кладете пригоршню правой руки на левую, как бы лодочкой, как когда воду зачерпываете руками, и просите: «Благословите». Священник Вас перекрестит. Первая исповедь — это только начало. Чтото обязательно Вам покажется непонятным, возможно что-то Вы забудете, возможно появятся вопросы. Обязательно приходите потом еще раз, чтобы начать какую-то регулярную духовную

Причастие — это не после службы, это основная часть Божественной литургии, которая совершается в конце богослужения после освящения хлеба и вина в Тело и Кровь Христовы. Священник выходит с Чашей, в которой как раз и находятся

Тело и Кровь Христовы. Он читает молитву, а потом верующие по очереди подходят к Чаше. Перед Чашей Вы называете имя, данное Вам в Крещении, открываете рот, священник берет из Чаши на лжицу — специальную ложечку — Хлеб и Вино, которые пресуществились в Тело и Кровь Христа, и кладет Вам в рот, примерно как когда маленьких детей с ложки кормят. Наверное, Вы видели, как проходит Причастие. Потом Вы целуете нижнюю часть Чаши (посмотрите, как будут делать те, кто пойдет перед Вами) и идете за всеми к столику, на котором стоит запивка и лежат кусочки специального хлеба — антидора. Вы съедаете антидор и запиваете — это для того, чтобы во рту не осталось частичек Тела и Крови. Читаете благодарственные молитвы по святом Причащении. Если вдруг запивки и антидора не окажется — ничего страшного. И потом постарайтесь провести весь день в спокойствии и мире, чтобы сохранить внутри ту благодать, которую получили в таинстве Причастия. Ведь причащаясь, Вы принимаете в свою жизнь Самого Христа! ф.

#### Вопросы мастерам

# Почему святые иногда изображаются с закрытыми глазами?



Отвечает **Дмитрий Трофимов**, руководитель творческих мастерских «Царьград»

Святые с закрытыми глазами встречаются на иконах Феофана Грека. Этот известный иконописец XIV века рисовал таким образом некоторых аскетов и столпников. По словам митрополита Илариона (Алфеева), Феофан Грек «хотел подчеркнуть, что они полностью умерли для мира».



С закрытыми глазами на древних иконах писались усопшие — Божия Матерь в сцене Успения, Спаситель на Кресте. На многих иконах с закрытыми глазами изображают еще блаженную Матрону Московскую, поскольку она была слепой.

Но все же, как правило, иконописцы изображают святых без физических недостатков — в преображенном состоянии тела, которое они получат после воскресения из мертвых. Достаточно сравнить прижизненные портреты преподобного Амвросия Оптинского в старости, когда святой принимал посетителей лежа, поскольку не мог ходить от слабости и болезни, и его икону. Святой изображен человеком, полным сил и здоровья. Ф•

# По каким признакам можно определить, кто изображен на иконе?



Отвечает **Анатолий Влезько,** руководитель мастерской «Палехский иконостас»

Чтобы узнать, кто изображен на иконе, нужно посмотреть на надпись рядом с нимбом вокруг головы Христа, Богородицы или святых. Именно надписи рассказывают о том, кто или даже что изображено на святом образе.



В древности они были очень краткими. На греческих иконах Христа могло быть написано слово  $\pi\alpha v au au \kappa \rho \dot{\alpha} au \omega \rho$  (Вседержитель). На русских IC XC, Спаситель, Вседержитель.

Греческие иконы Богородицы подписаны МП ӨҮ (Сокращение от двух греческих слов Матерь Божия). На русских иконах еще можно прочитать место прославления образа, например, «Казанская (Иверская, Владимирская, Донская и т.д.) Б(ожия) М (Матерь)» или «Пресвятая Богородица».

Гораздо разнообразнее надписи на иконах святых. Помимо имени подвижника в подписи можно прочитать чин святого — мученик, преподобный, святитель, благоверный князь, страстотерпец, праведник, юродивый (блаженный) и так далее. Еще на русских иконах иногда можно прочитать о месте подвигов святого — Радонежский, Печерский, Афонский. У некоторых святых может быть подписано главное качество. Например, Роман Сладкопевец — автор многочисленных песнопений, которые до сих пор звучат в православных храмах.

Иногда надпись на иконе прочитать сложно. Она может быть сокращена, стерта или написана особой вязью, как в ярославских храмах. Тогда стоит обратить внимание на одежду святого, предметы в его руках и другие детали святого образа

Преподобные изображаются в монашеских одеждах, мученики могут держать в руках орудия мучений, целители — шкатулку с лекарствами, цари изображены в коронах или венцах, святые воины — в доспехах, а юродивые — нагими.  $\Phi_{\bullet}$ 

#### ДЕЛА МИЛОСЕРДИЯ



### Спешите делать добро

Так называлась благотворительная выставка-ярмарка, организованная в канун Рождества Христова инициативной группой редакции газеты «Фатежские будни».

В числе тех, кто ее посетил, был протоиерей Николай Кобелев, настоятель Тихвинского храма города Фатежа. Поделки, сделанные своими руками, представили сотрудники редакции, учащиеся школ, воспитанники Дома пионеров и школьников, слушатели Университета пожилого человека, жители города. Отец Николай сделал пожертвования от себя лично и от храма, благословил главного редактора газеты О. Е. Костикову передать иконы Божией Матери «Тихвинская», покровительницы земли фатежской, тяжелобольным детям.

Татьяна Мошевская

Паломническая служба епархии «Архангел» организует поездки:

3 и 5 января: Москва / матушка Матрона. 6-14, 12-19 января: Иерусалим.

17 марта: Сергиев Посад — Годеново /Животворящий Крест/ — Переславль Залесский.

Тел.: 8-920-719-00-55; 8-920-719-00-11

#### Читатели пишут

# Рождество Христово

Разверзлась ночь над спящим Вифлеемом – Округа ярким светом озарилась! Живущим бедно в городок евреям Далекая звезда благолучилась...

След вел туда, где в яслях, средь овец, Тихонько зыбал ножками босыми. В руках Марии будущий Творец! Овеянный молитвами святыми.

Он щедрым рос, Господь наш Всемогущий. Хулу и скверну в людях отвергал, Руками хлеб разламывал насущный, Тот хлеб, как свое тело, раздавал.

Сейчас Он спал, — ребенок беззаботный... Толпились люди в тесном закуте... Он в 33 весны своей от роду, — Великий грех насмешливого сброда Омоет кровью на Кресте.

Александр Ковалев

# Священомученик Дамиан

Продолжаем публиковать материалы о подвижниках нашего края. В этот номере наш рассказ — о священомученике Дамиане (Воскресенском), архиепископе Курском.



23 октября 1873 года у настоятеля Михайловского храма с. Брусовое Фатежского уезда Курской губернии священника Григория Воскресенского родился сын, назвали его при крещении Димитрием. Вся жизнь отца Григория протекала в церковной ограде. Димитрий видел пастырскую заботу родителя и возгорелся желанием тоже посвятить себя служению Богу и людям. Получив благословение отца, поступил в Курскую духовную семинарию. После окончания некоторое время служил псаломщиком Спасо-Преображенского собора в Путивле, 6 января 1897 г. епископом Иувеналием (Половцевым) был рукоположен в сан иерея и назначен клириком церкви села Николаевки Путивльского уезда. Через 4 года после смерти жены поступил в Петербургскую духовную академию и одновременно в археологический институт.

В день празднования иконы Божией Матери «Знамение» Курской-Коренной — 27 ноября 1904 г. — ректором академии епископом Сергием (Страгородским) Димитрий был пострижен в монашество с именем Дамиана в присутствии преосвященного Антония (Волынского), подарившего ему «Псалтирь следованную» со своей дарственной надписью.

В годы русско-японской войны отец Дамиан был благочинным академического духовенства, одновременно исполнял обязанности священника суворовской церкви Академии Генерального штаба. После окончания Петербургской духовной академии Воскресенский был назначен преподавателем Смоленской духовной семинарии, затем — смотрителем Старооскольского духовного училища, через год — Обоянского.

28 июля 1911 г. отец Дамиан был возведен в сан архимандрита и назначен ректором Смоленской духовной семинарии, где его и застал октябрьский переворот. В июле 1918 г. он был хиротонисан в епископа Переяславского, викария Владимирской епархии. Преосвященный Дамиан участвовал в открытии мощей святителей Иоасафа, Ермогена и Питирима.

Владыка не мог оставаться равнодушным к начавшимся с первых дней советской власти гонениям на Церковь Христову, к расправам над священнослужителями, закрытию храмов, осквернению святых мощей. Его активное и открытое выступление в поддержку Патриарха Тихона, защита Русской Православной Церкви не остались не замеченными большевистскими властями. Уже в сентябре 1920 г. Владимирский ревтрибунал приговорил его к лишению свободы сроком на все время гражданской войны за хранение рукописей «контрреволюционного» характера. Хотя специальным предписанием ВЦИК епископ был освобожден из тюрьмы, но ярлык «контрреволюционер» прочно приклеился к нему, и ОГПУ требовался только повод для нового ареста.

И он не заставил себя ждать. Голод стал бедствием для миллионов людей. Патриарх Тихон обратился с воззванием ко всем православным оказать помощь умирающему населению и благословил церковно-приходские советы и общины «жертвовать на нужды голодающих драгоценные украшения и предметы, не имеющие богослу-

ВКП(б) пришла директива, утверждающая, что религиозные организации остаются единственной легально действующей контрреволюционной силой, имеющей влияние на массы. Начался новый виток гонений на служителей Церкви.

В июне-июле 1932 г. по западным районам Центрально-Черноземной области прокатилась волна массовых антиколхозных выступлений под лозунгами: «Отдайте землю и волю и крестьянскую власть». «Советская власть нас ограбила, нам нужна власть без колхозов», «Долой колхозы, долой советскую власть — власть бандитов, давайте царя». По данным ОГПУ, в них участвовало до 63 тысяч человек. Следствие пришло к выводу, что «контрреволюционные массовые выступления» явились результатом «подготовительной деятельности контрреволюционной церковно-монархической организации «Ревнители Церкви», возглавляемой архиепископом Дамианом». Вместе с владыкой было арестовано 3 епископа, 127 священников и диаконов, 106 монахов и монахинь.

Коллегия ОГПУ 26 декабря 1932 г. приговорила архиепископа Дамиана (Воскресенского)



жебного употребления».

Но в феврале 1922 г. ВЦИК узаконил изъятие всех церковных ценностей, в том числе и священных сосудов. Подобное решение духовенство рассматривало не иначе, как святотатство и всячески препятствовало этому. Епископ Дамиан в то время был настоятелем Свято-Данилова монастыря и воспротивился изъятию имущества, как якобы «принадлежащего государству», за что и был арестован Владимирским губотделом ГПУ. 23 февраля 1923 г. его выслали на два года в Туркестан.

После ссылки вернулся в Переяславль-Залесский. В 1927 г. был возведен в сан архиепископа Полтавского, а спустя год возглавил Курскую епархию. В 1929 году из ЦК

к расстрелу, заменив приговор заключением в Соловецкий концлагерь сроком на 10 лет. Судя по архивным документам, и на Соловках опальный архиепископ не смирился с попытками властей подчинить себе Русскую Православную Церковь. Его слова о том, что «сейчас у нас в России наблюдается полное бесправие, которого нигде никогда не было, но в конце концов истина Божия должна восторжествовать», высказанные в кругу братьев по несчастью, оказались пророческими.

В 2000 году юбилейный Архиерейский Собор причислил архиепископа Курского Дамиана (Воскресенского) к сонму новомучеников и исповедников Российских. ■

# православный ВЕСТНИК

Выпуск от 28.12.2016 г. № 12 (40), 2016 г. Совместный проект Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ Московского Патриархата и Железногорской епархии Русской Православной Церкви. «Православный Вестник Железногорск»

зарегистрирован Управлением Роскомнадзора по Курской области. Свидетельство о регистрации СМИ: ПИ №ТУ 46-00198 от 20 ноября 2013 г.

Учредитель и издатель: Религиозная организация «Железногорская Епархия Русской Православной Церкви (Московский Патриархат)».

Адрес редакции и издателя: 307170, Курская обл., г. Железногорск, ул. Гагарина, д. 22.

Главный редактор — Анна Дяченко **Верстка** — Арсений Русак

(тел.: 8 (951) 080-80-00, 8-910-312-52-53) Адрес типографии: 308000, Белгородская область, г. Белгород, ул. Михайловское шоссе, д. 27 а. Тел./факс: +7 (4722) 300-725. Номер заказа 35523 Время подписания в печать по графику: 18:00. фактически: 18:00 Тираж 3100 экз. Цена: бесплатно. Материалы журнала «Фома»/ www.foma.ru отмечены: Опри поддержке Международного грантового конкурса «Православная инициатива 2015-2016». Проект «Православный вестник» благодарит: Трофимова Дмитрия Александровича

Грофимова дмитрия Александровича Костюченко Александра Николаевича Влезько Анатолия Владимировича